
1. Einleitung – Gender und Kunst im heutigen 
Vietnam

„Die Attitüde we are artists, die mir bereits in den ersten Tagen meines Auf-
enthaltes in Hanoi das Gefühl gegeben hatte, einer besonderen Spezies, einer 
Gruppe von Menschen jenseits der bürgerlichen Normen anzugehören, gab es 
auch und besonders in Vietnam. Denn in einem Land, in dem die Familie über 
allem zu stehen scheint, ist der Wunsch ausgeprägt, aus dieser auszubrechen“ 
(Radulovic 2006: 314).

Die deutsche Künstlerin Veronika Radulovic ging 1993 nach Vietnam, um 
die dortige Lackmalerei zu studieren. Später arbeitete sie als DAAD-Gast-
dozentin an der Kunsthochschule in Hanoi. In ihrem Buch beschrieb sie die 
Kunstszene in Hanoi sehr eindrücklich und erklärte die deutlichen Unter-
schiede, die sie zwischen den Kunststudentinnen und -studenten sowie zwi-
schen den Künstlerinnen und Künstlern sah. Ihr Zitat bezieht sich meines 
Erachtens insbesondere auf männliche Künstler und weniger auf die Künst-
lerinnen, wie in den folgenden Kapiteln deutlich werden wird.

Die berühmte Frage der Kunsthistorikerin Linda Nochlin aus dem Jahr 
1971 „Why have there been no great Women Artists?“ in ihrem gleichna-
migen Aufsatz ist auch für das 20. Jahrhundert in Vietnam von Bedeutung. 
Nochlin erklärte in ihrem Aufsatz, dass Frauen nicht von Natur aus weniger 
Talent zum Schaffen großer Kunst haben, sondern dass strukturelle Barrie-
ren sie daran gehindert haben, in der Kunstwelt die gleiche Anerkennung wie 
Männer zu finden. Auch in Vietnam erhielten Frauen aufgrund institutio-
neller Voraussetzungen – unabhängig von ihrem Können und Talent – lange 
Zeit nicht die gleichen Chancen, Kunst zu schaffen, wie ihre männlichen 
Kollegen. Sie konnten nicht auf die gleichen Netzwerke und Beziehungen 
zurückgreifen wie die Männer und hatten und haben teilweise bis heute grö-
ßere Verpflichtungen im Haushalt und in Bezug auf die Care-Arbeit. In Viet-
nam war und ist die Kunstszene ein männlich geprägter Mikrokosmos. Als 
unter der französischen Kolonialherrschaft 1925 die erste Kunstakademie in 
Hanoi gegründet wurde, studierten dort hauptsächlich junge Männer aus der 
Hanoier Oberschicht6. Ein beliebtes künstlerisches Sujet waren Bilder von 

6	 Die französische Kolonialmacht gründete 1925 die Kunstakademie „École des beaux 
arts de l’Indochine“ (kurz: ÉBAI) unter der Leitung des französischen Malers Victor 

11



jungen Frauen aus der Mittelschicht, die oftmals in Áo Dài – einem langen 
Gewand, das über einer weiten Hose getragen wurde – dargestellt wurden, 
beispielsweise neben einer Vase mit prächtigen Blumen sitzend (s. Abb. 91). 
Die Nachfrage an solchen dekorativen Frauengemälden war groß. Porträts 
von Männern, beispielsweise von Gelehrten (s. Abb. 12) gibt es aus der Zeit 
der kolonialen Kunstakademie im Gegensatz dazu wenige. Während der 
kommunistischen Revolution7 änderte sich die Bildsprache und das Kunst-
schaffen grundlegend. Während des Widerstands gegen die französische 
Kolonialmacht wurden junge Frauen ebenfalls wie junge Männer zu Künst-
ler*innen ausgebildet. Während des ersten Indochinakrieges gegen die Kolo-
nialmacht Frankreich bezeichnete Hồ Chí Minh 1952 die Kunst als „Front“8. 
Sie diente vor allem dem antikolonialen Kampf und zeigte das Leben der 
Việt Minh, der Widerstandskämpfenden. Nach der Teilung des Landes 1954 
entstanden in Vietnam zwei Kunstszenen, die vermutlich unterschiedlicher 
nicht hätten sein können: die eine im kommunistischen Nordvietnam und die 
andere in der Republik Vietnams im Süden. In Letzterer war „l’art pour l’art“ 
weiterhin das leitende Prinzip des Kunstschaffens. Die südvietnamesischen 
Kunstschaffenden genossen eine größere Freiheit in ihrem Kunstschaffen im 
Vergleich zu den Künstler*innen im Norden, die sich nach den Prinzipien 
des Sozialistischen Realismus richten mussten, die Gemeinschaftsgefühl und 
eine Heroisierung von Soldat*innen sowie von Arbeiter- und Bauernschaft 
vorsahen (Beispiel s. Abb. 27). Daher bildeten sich im Süden verschiedene 
Kunststile heraus (Huynh-Beattie 2010: 101-102). So widmeten sich einige 
Kunstschaffende wie der Maler Tạ Tỵ9 beispielsweise der abstrakten Malerei. 

Tardieu. Bereits vor ihrer Gründung existierten Kunstschulen für angewandte Kunst, 
während die ÉBAI auf die Ausbildung von Künstler*innen und Zeichenlehrer*innen 
abzielte (André-Pallois 2015: 212).

7	 1930 wurde in Vietnam die kommunistische Partei gegründet und 1945 rief Hồ Chí 
Minh in Hanoi die Demokratische Republik Vietnams aus, doch erst nach dem 1. 
Indochinakrieg (1946-1954) wurde der Norden des Landes durch die Regierung der 
kommunistischen Partei offiziell kommunistisch. Der Süden wurde nach dem Ende 
des zweiten Indochinakriegs (1955-1975), nach der offiziellen Wiedervereinigung 
1976 ebenfalls kommunistisch.

8	 In der damaligen Zeitung der nationalen Befreiung schrieb Hồ Chí Minh am 5. Januar 
1952: „Kultur und Kunst bilden auch eine Front. Ihr seid Soldat*innen an jener Front“ 
[übers. d. Verf., Original: „Văn hoá nghệ thuật cũng là một mặt trận. Anh chị em 
là chiến sĩ trên mặt trận ấy“], https://www.qdnd.vn/ho-so-su-kien/loi-bac-day-nam-
xua/van-hoa-nghe-thuat-cung-la-mot-mat-tran-anh-chi-em-la-chien-si-tren-mat-
tran-ay-528181 (letzter Abruf: 29.9.22).

9	 Der Maler Tạ Tỵ war zunächst Teil der Künstler*innen, die in den Widerstand gegen 
die französische Kolonialmacht in die nördliche Gebirgsregion Việt Bắc gezogen 

12

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



Die Kunstausbildung im Süden stand im Gegensatz zu der im kommunisti-
schen Norden in Kontinuität zur Kunstausbildung der französischen Kolo-
nialzeit. Noch immer war die Kunstszene von Männern dominiert und es 
waren hauptsächlich männliche Namen, die in kunsthistorischen Büchern 
Erwähnung fanden. Im sozialistischen Norden hingegen wurden sowohl 
Frauen als auch Männer zur Schaffung von Kunst im Sinne des Sozialis-
tischen Realismus ausgebildet. Dies zeigt sich nicht nur in den zahlreichen 
Propagandaplakaten, die Künstler*innen für den öffentlichen Raum schufen, 
sondern in Skizzen und Bildern, die sie an der Front entweder in Form von 
Soldat*innen-Porträts (s. Abb. 20) oder in Darstellungen von Soldat*innen 
bei der Arbeit an den Stützpunkten anfertigten (s. Abb. 23-24). Nicht gezeigt 
wurden Blut, Verletzungen oder direkte kriegerische Auseinandersetzungen 
– die grausame Seite des Krieges sollte aufgrund der gewünschten Mobilisie-
rung der Bevölkerung ausgespart werden. 1975 endete der Krieg mit der Ein-
nahme Saigons, die kurz darauf in Ho-Chi-Minh-Stadt (kurz: HCM-Stadt) 
umbenannt wurde. Nach der offiziellen Wiedervereinigung im Jahr 1976 
wurde in der Kunst der Sozialistische Realismus im ganzen Land zur neuen 
Richtschnur. Boi Tran Huynh beschrieb eindrücklich, wie an der Kunsthoch-
schule in HCM-Stadt fortan das Credo nicht mehr in der Ausbildung von 
Künstler*innen, sondern von Kulturkadern lag (Huynh 2005: 279). Die Akt-
malerei gehörte der Vergangenheit an – stattdessen sollte im Geiste des Sozi-
alismus gemalt werden. Das Ergebnis waren wie bereits zuvor im Norden 
die Bilder von heroischen Soldaten, Arbeiter*innen, Bäuerinnen und Bauern. 
Kunstschaffende, die sich nicht an die propagandistische Darstellungsweise 
hielten, wurden gerügt oder öffentlich diffamiert. Außerdem mussten sich 
Kunstschaffende der kommunistischen Umerziehung beugen (Huynh 2005: 
275-277). In Hanoi bildete sich eine Gruppe von „Underground“-Künstlern 
heraus, die sich den offiziellen Kunstinstitutionen oder den inhaltlichen und 
stilistischen Vorgaben (s. Abb. 30 und 34) entzogen hatten. Vor allem vier 
Künstler10 gingen in den kunsthistorischen Kanon ein und wurden später zu 
den berühmtesten Malern des 20. Jahrhunderts (Taylor 2009: 98). Sie tra-
fen sich in Cafés, wo sie oftmals lange zusammensaßen, um sich auszutau-

waren. Er verließ die Widerstandsklasse und die Vorgaben des Sozialistischen Rea-
lismus 1950, als er nach Hanoi zurückkehrte (Huynh 2005: 146). 1953, ein Jahr vor 
der Teilung Vietnams, zog er nach Saigon (Huynh 2005: 245), wo er sich insbeson-
dere der abstrakten Malerei widmete.

10	 Die vier Künstler sind die Maler Dương Bích Liên, Nguyễn Sáng, Bùi Xuân Phái und 
Nguyễn Tư Nghiêm. Sie wurden laut Taylor seit 1986 in der kunsthistorischen Litera-
tur als „Meister der vietnamesischen Malerei“ bezeichnet (Taylor 2009: 69). 	

13

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



schen – zu diesen Treffen hatten Frauen keinen Zugang (Taylor 2009: 98). 
Im Zuge der wirtschaftlichen Reformpolitik von 1986 (genannt „đổi mới“, 
zu Deutsch „Erneuerung“) wurde auch das freiere Kunstschaffen abseits 
des Sozialistischen Realismus wieder möglich. In den 90er Jahren wurden 
allmählich private Galerien und Kunstläden eröffnet. Künstler*innen 
begannen von nun an, ihre eigene Identität zu hinterfragen und dies in ihrer 
Kunst auszudrücken (s. Abb. 61-63). Ihre Kunst musste im Gegensatz zu den 
vorigen Vorgaben des Sozialistischen Realismus nicht mehr für eine ganze 
Nation sprechen (Corey 2021: 25). Es etablierten sich neue Kunstformen wie 
die Installations- und Performancekunst und insbesondere seit den 2000er 
Jahren entstanden interessante und prägende Werke, in denen sich Künst-
ler*innen mit dem Thema Gender (s. Abb. 70-71) oder mit ihrer eigenen 
Geschlechtlichkeit (s. Abb. 67 u. 73) auseinandersetzten. 

Das 20. Jahrhundert ist in Vietnam ein Jahrhundert voller historischer 
und politischer Umwälzungen. Welche Rolle spielte Gender bei der Entste-
hung der modernen Kunst in Vietnam? Bezüglich des Kunststudiums an der 
ersten Kunstakademie in der Kolonie waren sowohl der koloniale Kontext 
als auch das lokale Verständnis von Bildung mit Hintergrund der männli-
chen Mandarinenausbildung11 prägend. Bemerkenswert ist dabei zu beob-
achten, wie vor allem Künstler, aber auch einige wenige Künstlerinnen, 
Männlichkeit(en) und Weiblichkeit(en) in ihrer Kunst repräsentieren. Wie 
bereits erwähnt, wurden in der frühen Zeit der modernen Kunst Vietnams 
insbesondere dekorative Frauenporträts geschaffen. Entstanden damals auch 
interessante Gemälde, die uns etwas über Männlichkeitsbilder verraten? Die 
sozialistische Revolution, der Krieg, die Wiedervereinigung und die markt-
wirtschaftlichen Reformen übten einen wesentlichen Einfluss auf Gesell-
schaft und Kunst aus – und somit auch auf die Darstellung von Gender.

Um Gender in der Kunst zu analysieren, muss zunächst ein Blick auf die 
Gender Studies geworfen werden. Wie erklären sich aus wissenschaftlicher 
Sicht gesellschaftliche Konzepte wie „Männlichkeit“ und „Weiblichkeit“? 

11	 Mandarine waren Gelehrte und Beamte der chinesischen Verwaltung. Die Auswahl 
in den Staatsdienst erfolgte in Vietnam, wie auch in China, durch zentrale Eintritts-
examen in chinesischer Sprache. Dabei mussten die Gelehrten die „Vier Bücher“ und 
„Fünf Klassiker“ der neokonfuzianischen Tradition beherrschen (Tran 2017: 1). Das 
vietnamesische Mandarinat war nach chinesischem Vorbild ein politisches System, 
das ausschließlich Männern vorbehalten war (Tran 2017: 1). Während der Lý-Dynas-
tie fand in Vietnam die erste Auswahlprüfung im 11. Jahrhundert statt (Tran 2017: 
129). 1919 schaffte die französische Kolonialmacht dieses Prüfungssystem ab, um 
ein neues Bildungssystem nach französischem Vorbild einzuführen (Tran 2017: 119).

14

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



Das soziale Geschlecht, Gender, wird in der modernen Geschlechtersozio-
logie als etwas verstanden, das „nicht von vornherein festgelegt ist, sondern 
erst durch soziale Interaktion entsteht“ (Connell 2015: 83). Dies drückte 
bereits 1949 Simone de Beauvoir in ihrem vielzitierten Satz „Man kommt 
nicht als Frau zur Welt, man wird es“ aus. Gender ist „eine Art und Weise, in 
der soziale Praxis geordnet ist“ (Connell 2015: 124). 

In meinem Buch gehe ich insbesondere von der Theorie Connells der 
hegemonialen Männlichkeit und betonten Weiblichkeit aus. In Bezug auf 
das Thema Männlichkeit entwickelte Connell vier große Muster, bestehend 
aus Hegemonie, Unterordnung, Komplizenschaft und Marginalisierung. 
Diese Theorie baute sie auf dem Verständnis des Hegemonie-Begriffs nach 
Antonio Gramsci auf. Dieser analysierte Klassenbeziehungen und sah in der 
„Hegemonie“ die „gesellschaftliche Dynamik, mit welcher eine Gruppe eine 
Führungsposition im gesellschaftlichen Leben einnimmt und aufrechterhält“ 
(Connell 2015: 130). Diese Idee übertrug Connell auf ihre Theorie einer 
„hegemonialen Männlichkeit“, in der sie jene Männlichkeit versteht, die 
die Ungleichverhältnisse zwischen Männern und Frauen, zwischen Männ-
lichkeit und Weiblichkeit sowie unter Männlichkeiten legitimiert (Messer-
schmidt 2019: 86). Innerhalb dieses Konzepts entwickelte Connell zudem 
die Theorie der „betonten Weiblichkeit“ (original in Englisch: „Emphasized 
Femininity“). Sie geht davon aus, dass auf globaler Ebene die Dominanz von 
Männern über Frauen die wechselseitige Beziehung zwischen Männlichkeit 
und Weiblichkeit strukturiert (Connell 1987: 183). Aufgrund dieser globalen 
Unterordnung gebe es verschiedene Formen von Weiblichkeit. Die „betonte 
Weiblichkeit“ bezeichnet sie dabei als jene Weiblichkeit, die die Unterord-
nung von Frauen aufrechterhält und sich daran orientiert, die Interessen von 
Männern zu erfüllen (Connell 1987: 183). Merkmale hierfür sind beispiels-
weise die Betonung von Nachgiebigkeit, Fürsorge und Einfühlungsvermögen 
als weibliche Tugenden (Connell 1987: 188). Ein weiteres Charakteristikum 
liegt laut Connell darin, dass die „betonte Weiblichkeit“ andere Weiblich-
keiten daran hindert, sich kulturell zu artikulieren – was in der Geschichts-
schreibung dazu geführt habe, dass „the experience of spinsters, lesbians, 
unionists, prostitutes, madwomen, rebels and maiden aunts, manual workers, 
midwives and witches“ verdeckt wurde (Connell 1987: 188).

Obwohl Connells Theorie der „hegemonialen Männlichkeit“ als ein 
„westliches Konzept“ bezeichnet wurde, das aus einer Perspektive des glo-
balen Nordens heraus entwickelt wurde, wurde es global und so auch bereits 
bei einigen Forschungsarbeiten zu Vietnam herangezogen (An et al. 2022: 
4-5). Dies liegt unter anderem daran, dass Connell „hegemoniale Männlich-

15

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



keit“ nicht als starres Gebilde begreift, „sondern als eine historisch-gesell-
schaftlich variable Konfiguration vergeschlechtlichter Praktiken, die mit 
immer neuen Herausforderungen konfrontiert ist und sich in Auseinander-
setzung damit beständig neuformiert. Dies macht es erforderlich, die Frage, 
welche Muster von Männlichkeit in einer gegebenen Gesellschaft kulturell 
hegemonial sind, immer wieder aufs Neue zu stellen“ (Meuser und Müller 
in: Connell 2015: 12). Insbesondere in meiner Forschung fand ich das Kon-
zept hilfreich, da die meisten interviewten Künstler einer „hegemonialen 
Männlichkeit“ zuordnende Verhaltensweisen nannten und diese kritisch 
ablehnten. Insbesondere die Theorie der „betonten Weiblichkeit“ ist im 
vietnamesischen Kontext hilfreich, da sie Werte verdeutlicht, die die Unter-
ordnung von Frauen aufrechterhält. Normative weibliche Ideale in Vietnam 
sind beispielsweise Durchhaltevermögen und Aufopferungsbereitschaft. 
Weibliches Durchhaltevermögen war sogar jahrzehntelang Teil staatlicher 
Rhetorik (Gammeltoft 2021: 23), während seine Wurzeln in der gesellschaft-
lichen Norm der „Aufopferung“ (hy sinh) zu finden ist (Gammeltoft 2021: 
28). Wie positionieren sich Künstler*innen zu solchen Werten, da die sich 
oftmals gesellschaftskritisch äußern und vorherrschende Normen kritisie-
ren? Interessanterweise wird Aufopferung von den Künstlerinnen als etwas 
bezeichnet, was Frauen tun müssen, sobald sie eine Familie haben oder zu 
was sie eher tendieren als Männer. Sie wurde als Schwäche und zugleich als 
Stärke von Frauen bezeichnet. Auch einige Künstler sahen die Aufopferung 
als eine Eigenschaft von Frauen an – ein Künstler kritisierte diese Wertevor-
stellung deutlich.

In Vietnam sind Gender und Geschlechterbeziehungen durch Werte aus 
verschiedenen Strömungen geprägt. Da Vietnam ein Land mit unterschiedli-
chen Religionen ist, gibt es auch unterschiedliche Einflüsse aus Ahnenvereh-
rung, Buddhismus, Katholizismus und einigen kleineren Religionen. Einen 
großen Einfluss hat bis heute das daoistische Konzept von Âm und Dương, in 
Deutschland besser bekannt unter den chinesischen Begriffen Yin und Yang. 
Aufgrund dieses Dualismus werden bestimmte Charaktereigenschaften 
Männern und Frauen zugeschrieben (Rydstrøm 2004: 75). So werden männ-
liche Körper beispielsweise als „heiß“ gedacht, was auch auf den Charakter 
übertragen gesehen wird. Sie repräsentieren daher eine aktive Kraft, welche 
soziale und physische Räume einnimmt, während hingegen die Körper von 
Frauen als „kühl“ gedacht werden, weshalb diese wenig sozialen und phy-
sischen Raum einnehmen (Rydstrøm 2004: 76). Einen weiteren wichtigen 
Einfluss bildete der Konfuzianismus – er prägte insbesondere die patriline-
are Familienstruktur in Vietnam. Demnach gehören Jungen und Männer zur 

16

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



„inneren Linie“ (bên nội) und Mädchen und Frauen zur „äußeren Linie“ (bên 
ngoại), da sie, sobald sie heiraten, Teil der Linie ihres Ehemanns werden und 
ihre Kinder den Nachnamen ihres Vaters erhalten (An et al. 2022: 3). Dem-
nach kann nur ein Sohn die Familienlinie fortführen. Auch das Weiterführen 
der patrilinearen Rituale kann nur ein Sohn gewährleisten, weshalb oftmals 
ein männlicher Nachkomme bevorzugt wird (Rydstrøm 2002: 360). Dieser 
konfuzianische Einfluss gilt auch als Grund für die starke Sohnpräferenz in 
Vietnam, die sich an der immer stärker ausfallenden ungleichen Geburten-
rate pro Geschlecht niederschlägt (UN Women 2021: 172). Konfuzianische 
Werte, vor allem jene, die an Frauen adressiert sind, werden bis heute, bei-
spielsweise von der vietnamesischen Frauenunion, hochgehalten.

Auch der Kolonialismus hatte einen prägenden Einfluss auf Vietnam, 
was auch die Geschlechterverhältnisse beeinflusste. Die französische Kolo-
nialzeit veränderte beispielsweise das Bildungssystem in Vietnam, indem 
die Mandarinenprüfung abgeschafft wurde und französische Universitäten 
gegründet wurden. Insbesondere für die Kunstwelt ist das entscheidend, 
da bis heute der Einfluss der ersten Kunstakademie unumstritten ist, deren 
Curriculum damals wiederum am Lehrplan der Kunstakademie in Paris 
orientiert war (Taylor 2009: 29). Während der kommunistischen Revolution 
wurde die Gleichberechtigung der Geschlechter propagiert und durch kon-
krete Politiken gefördert, beispielsweise durch die Verbote von Polygamie 
und arrangierten Ehen (Wisensale 1999: 604). Der lange zweite Indochina-
krieg (1955-1975) bildete einen entscheidenden Einschnitt für die Menschen 
in Vietnam – auch in Bezug auf Gender. Im Norden wurden Frauen durch 
Kampagnen mobilisiert, um neben der Verantwortung über ihre Familien, 
auch die Produktion von den in den Krieg gezogenen Männern sowie auch 
selbst den Kriegsdienst zu übernehmen (Nhân Dân 2005). Viele Frauen wur-
den später zu Kriegswitwen und nach Ende des Krieges wurden Frauen aus 
vielen ihrer gesellschaftlichen und politischen Positionen wieder zurückge-
drängt. Als sich das Land 1986 im Zuge der Đổi-Mới-Reformpolitik schließ-
lich wirtschaftlich öffnete, verloren viele Frauen ihre staatliche Anstellung 
und wurden in den Privatsektor gedrängt (Martin 2013: 211). Für Männer 
wurde es wieder wichtiger, ihrer Rolle als „Säule der Familie“12, insbeson-

12	 In Vietnam hat das konfuzianistische Konzept von Männern als „Säule der Familie“ 
(Trụ cột gia đình) bis heute einen hohen Stellenwert. Es verweist vor allem auf ihre 
Rolle als Entscheidungsträger innerhalb der Familie und ihre rituelle Verantwortung 
(An et al. 2022: 4). Weitere damit verbundene Normen fordern von Männern unter 
anderem ein gesichertes Einkommen und finanzielle Sicherheit (An et al. 2022: 4).

17

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



dere was den Broterwerb anbelangte, gerecht zu werden. Eine moralische 
Panik vor dem schädlichen Einfluss von westlichen Werten entstand, die zu 
staatlichen Kampagnen führten, die wieder stärker die Verantwortung von 
Frauen über die Familie betonten (Hoang 2020: 302-303). Ein großes For-
schungsthema innerhalb der Gender Studies bezog sich daher auf die Aus-
wirkungen der Đổi-Mới-Reformpolitik von 1986 auf den häuslichen und 
familiären Bereich in Vietnam (Werner 2005: 32)13. 

In der heutigen Gesellschaft ist die konfuzianische Sohnpräferenz noch 
immer deutlich zu spüren. Geschlechtsselektive Abtreibungen und ein ver-
zerrtes Geschlechterverhältnis bei der Geburt von Kindern machen dies 
deutlich. Im Gegensatz dazu liegt der Gender Pay Gap in Vietnam unter 
dem globalen Durchschnitt. Er betrug 2019 13,7 Prozent, während der glo-
bale Durchschnitt 2018 bei 20,5 Prozent lag (UN Women 2021: 17). Auch die 
Erwerbstätigenquoten liegen nicht stark auseinander, so lag die der Männer 
2020 bei 75,4 und die der Frauen bei 62,3 Prozent (UN Women 2021: 17). 
Ein großes Ungleichgewicht besteht jedoch darin, dass Frauen deutlich mehr 
Care-Arbeit14 verrichten als Männer und im Vergleich zu Männern deutlich 
weniger hohe politische Ämter bekleiden. Wie in Vietnam, so ist auch in 
anderen Ländern Südostasiens eine relativ starke Position im Haushalt, bei 
einer im Vergleich zu anderen Regionen relativen Gleichberechtigung der 

13	 beispielsweise François Houtart und Geneviève Lemerciniers Arbeit „Hai Van: Life 
in a Vietnamese Commmune“ (1994), in der sie die Arbeitsteilung innerhalb eines 
Haushalts analysierten, die Arbeit „Sociological Studies on the Vietnamese Family“ 
(1991) von Rita Liljeström und Tương Lai, die den anhaltenden Einfluss des Konfuzi-
anismus auf die Familie betrachteten, und Phạm Văn Bíchs Studie „The Vietnamese 
Family in Change: The Case of the Red River Delta“ (1999), in der er den Einfluss 
der marxistischen Ideologie auf Familien im nördlichen ländlichen Raum Vietnams 
untersuchte (Werner 2005: 32). 

14	 Laut einer Statistik der OECD aus dem Jahr 2014 verrichten weltweit Frauen deutlich 
mehr unbezahlte Care-Arbeit als Männer (siehe: https://www.oecd.org/dev/develop-
ment-gender/Unpaid_care_work.pdf, S. 2., letzter Abruf: 18.12.2023). Laut einem 
Bericht von ASEAN und den Vereinten Nationen wurden Erhebungen, die die Zeit-
aufwendung in Care-Arbeit angeben, noch nicht in die nationalen statistischen Sys-
teme der südostasiatischen Länder integriert. Auch wurden Zeitaufwendungsstudien 
noch nicht in allen Ländern Südostasiens durchgeführt – hier fehlen Studien aus Sin-
gapur und aus Brunei Darussalam (United Nations u. Association of Southeast Asian 
Nations 2021: 20). Laut einer Erhebung von 2019 verwenden Frauen in Vietnam 18,9 
Stunden pro Woche unbezahlte Care-Arbeit und Männer acht Stunden pro Woche, 
obwohl beide ungefähr gleich viele Stunden ihrer bezahlten Arbeit nachgehen. 

18

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



Geschlechter, jedoch oftmals unterpräsentieren Position in der Öffentlichkeit 
kennzeichnend15. 

Wichtige aktuelle Themen bezüglich Gender in Vietnam sind sexuelle 
Belästigung, häusliche Gewalt und die Diskriminierung sexueller Minder-
heiten. Die gleichgeschlechtliche Ehe ist in Vietnam gesetzlich nicht aner-
kannt (UN Women 2021: 201). Eine Studie aus dem Jahr 2015 berichtet 
davon, dass mehr als 60 Prozent der Befragten aus der LGBTIQ*-Commu-
nity unter Beschimpfungen innerhalb der Familie oder unter dem familiä-
ren Druck, ihr Aussehen zu verändern, leiden (UN Women 2021: 16). Die 
Hälfte aller Befragten sagte aus, am Arbeitsplatz bereits diskriminiert oder 
belästigt worden zu sein (UN Women 2021: 17). Dies verdeutlicht eine starke 
vorherrschende Heteronormativität in Vietnam, was seit kurzem jedoch bei-
spielsweise in Form von Pride-Paraden (2012 fand die erste Pride-Parade in 
Hanoi statt) und durch weitere Aktivitäten der LGBTIQ*-Community öffent-
lich angeprangert wird. In der vietnamesischen Kunst wurde bereits in den 
1990er Jahren durch den Hanoier Künstler Trương Tân queere Positionen 
öffentlich gemacht, der daraufhin seine Anstellung an der Hanoier Kunst-
akademie verlor. 

Als Spiegel der Gesellschaft repräsentiert die Kunst oft eindrücklich 
die aktuellen Diskurse zu Gender. Künstler*innen verdeutlichen in ihrer 
Kunst nicht nur ihre eigenen Reflexionen zu Gender, sondern spiegeln oft-
mals zusätzlich aktuelle gesellschaftliche Fragestellungen hierzu wider. Die 
Untersuchung von Gender in der zeitgenössischen Kunst kann daher nicht 
nur für die Kunstgeschichte, sondern auch für die Gender Studies und die 
Area Studies einer bestimmten Region bedeutsame Ergebnisse beitragen. 
Welche Aspekte zu Gender beschäftigen Künstler*innen von heute? Wie the-
matisieren sie Gender in ihrer Kunst?

Wie in anderen Ländern Südostasiens beschäftigten sich Künstler*in-
nen in Vietnam vor allem seit den 1990er Jahren mit Fragen rund um das 
Thema Gender. Auch in Vietnams nördlichem Nachbarland China entstan-
den in den 90er Jahren Kunstwerke, die Geschlechterstereotypen und das 

15	 So werden in hegemonialen Diskursen in Südostasien noch immer die weiblichen 
Ideale von Frauen als Ehefrauen und Mütter betont (Roces 2022: 7). Gleichzeitig sind 
Frauen in Südostasien meist verantwortlich für das Budget der Familie – so geben 
Männer oftmals ihr Gehalt direkt ihren Ehefrauen, da angenommen wird, dass Män-
ner zu Verschwendung neigen (Roces 2022: 8). Frauen sind jedoch benachteiligt, was 
den Zugang zum öffentlichen Bereich (Politik) anbelangt – entweder aufgrund von 
ausschließenden Praktiken oder weil sie über weniger soziale Netzwerke verfügen 
(Devasahayam 2009: 5).

19

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



als Norm geltende binäre Geschlechtersystem herausforderten (Merlin 2019: 
6). Werke, die sich für die Rechte von Frauen und der Queer-Community 
einsetzen, stoßen jedoch bis heute aufgrund der strengen Regierungspolitik 
gegenüber Aktivismus auf Schwierigkeiten (Merlin 2019: 8). In Kambod-
scha begann sich – nachdem durch die Herrschaft der Roten Khmer (1975 bis 
1979) die Kultur nahezu vollständig ausgelöscht war – der Kunstbetrieb erst 
Ende der 90er Jahre zu erholen (Wolfarth 2017: 420). Da die kambodschani-
sche Regierung kaum in die Kultur investiert, bildeten sich einige unabhän-
gige Kunstorganisationen heraus, die jedoch von den Geldern internationaler 
Akteure abhängen (Wolfarth 2017: 420). Dennoch florieren die Bildenden 
Künste in Kambodscha und es entstehen Kunstwerke, die kritische Fragen 
zu Themen wie sozialer Ungerechtigkeit, historisches Erbe oder Gender auf-
werfen (Wolfarth 2017: 430). In Thailand wurde die feministische Plattform 
„Womanifesto“ entwickelt, die von 1997-2008 Ausstellungen, Workshops 
und Kunstresidenzen organisierte (Bovino 2020). Sie stand im Gegensatz zu 
der übrigen überwiegend männlich geprägten und auf individuelle Leistun-
gen und Geniekult orientierten thailändischen Kunstszene und schuf Netz-
werke zwischen lokalen und internationalen Künstlerinnen, während sie sich 
für Gleichberechtigung und soziale Gerechtigkeit einsetzte (Bovino 2020). 
In Indonesien hatte es bereits seit den 70er Jahren Gruppenausstellungen 
von Künstlerinnen gegeben, in denen das Thema „Feminismus“ jedoch ver-
mieden wurde, da es von der Mehrheitsgesellschaft mit Dekadenz und lin-
kem Aktivismus gleichgesetzt wurde (Dirgantoro 2017: 23). Erst seit Beginn 
der Reformasi-Ära 1998 war das Ansprechen von Themen wie Frauenrech-
ten, häusliche Gewalt und Sexualität wieder erlaubt (Dirgantoro 2017: 20). 
Anfang der 2000er Jahre setzte jedoch eine immer stärker werdende fun-
damentalistische Islamisierung ein. Seit 2008 das Pornografie-Gesetz ver-
abschiedet wurde, ist Selbstzensur bei Künster*innen daher weitverbreitet. 
Insbesondere für Künstlerinnen ist es daher schwer, die Themen Sexualität 
oder Körper zu thematisieren (Dirgantoro 2017: 22). Auch in den Philippinen 
entstanden in den 90er Jahren bedeutende Kunstwerke zum Thema Gender, 
in denen vor allem Künstlerinnen gesellschaftliche Einschränkungen gegen-
über Frauen in ihrer Kunst ausdrückten. Nach dem Ende der Marcos-Dik-
tatur 1986 wurden Frauengruppen gegründet, wie die Künstlerinnengruppen 
Kasibulan, welche sich unter anderem für die Rechte von Frauen einsetzte 
(Dautin 2004: 76). 

In Südostasien entstanden in den 90er Jahren verschiedene kulturelle 
Formate, die sich gezielt an Künstlerinnen richteten, beispielsweise durch 
eine Gründung einer Kunstgalerie für Künstlerinnen auf Bali (1991), durch 

20

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



die eben erwähnte Plattform „Womanifesto“ in Thailand (1997) und durch 
Diskursformate und Ausstellungen für Künstlerinnen (Low 2015: 4). Neben 
Sammelbänden zum Thema Künstlerinnen in Asien („Asian women artists“ 
von 1996 sowie „Text and subtext“ von 2001) wurden in den 2000er Jah-
ren Forschungsarbeiten zu Künstlerinnen („Women Artists“) aus einzelnen 
südostasiatischen Ländern publiziert (Low 2015: 4-5). Durch solche Projekte 
sollten vergessene Künstlerinnen gewürdigt werden (Low 2015: 5). In Sam-
melbänden wurden ganz unterschiedliche Künstlerinnen thematisch zusam-
mengefasst. Grund dafür war ihre untergeordnete Position im Gegensatz 
zu ihren männlichen Kollegen: „Clearly there are common threads under-
pinning the production and reception of representations of women that are 
closely related to the social position of women artists“ (Low 2015: 6). Ähnlich 
wie die Entstehung von gezielten Formaten für Künstlerinnen wurden in 
Südostasien ab Mitte der 90er auch öffentliche queere Kulturveranstaltungen 
von Seiten der LGBTIQ*-Community veranstaltet. Die erste Gay Pride 
Parade fand 1994 auf den Philippinen statt. In Thailand fanden seit 1999 (bis 
2006) jährlich Paraden und Festivals statt. In Kambodscha fand die erste Gay 
Pride Parade 2003, in Vietnam 2012 statt. LGBTIQ*-Filmfestivals fanden 
in Indonesien ab 2002 und in Myanmar seit 2014 statt (Curtin 2018: 15-16). 
Künstler*innen aus der LGBTIQ*-Community stellten Kunstwerke her, die 
ihre Sexualität widerspiegelten, die soziale Ungerechtigkeiten offenlegten 
oder die die Marginalisierung der LGBTIQ*-Community anprangerten. Iola 
Lenzi untersuchte queere16 Ausdrucksformen in der zeitgenössischen südost-
asiatischen Kunst und stellte fest: 

„Die Untersuchung der südostasiatischen Kunst seit den 1990er Jahren zeigt, dass 
Künstlerinnen und Künstler eine Fülle sexueller Anspielungen und geschlechtli-
cher Zweideutigkeit benutzen, um auf kodierte Weise Themen zu verhandeln, die 
gesellschaftlich oder politisch tabu sind“ (Lenzi 2015: Abs. 15; übers. d. Verf.). 

Dabei merkt sie jedoch an, dass queere Sexualität in vorkolonialer Zeit in 
Südostasien nicht moralisch tabuisiert war wie vergleichsweise durch die 
moralischen Vorgaben der abrahamitischen Religionen – die Ablehnung 
gegenüber Homosexualität im heutigen Südostasien stellt daher ein relativ 
neues Phänomen dar (Lenzi 2015: Abs. 3-5) In Bezug auf Vietnam verweist 
Lenzi vor allem auf den Künstler Trương Tân. Wie bereits oben erwähnt, 
gilt er als der erste Künstler, der offen homosexuelle Darstellungen in sei-
ner Kunst präsentierte. Bis heute kommt es vor, dass das Ausstellen queerer 

16	 „queer“ versteht Lenzi als nicht-heteronormativ (Lenzi 2015: Abs. 2).

21

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



Kunstwerke zensiert wird, da ihre Inhalte als „sensibel“ deklariert werden. 
Queere Positionen bilden heute jedoch einen festen Bestandteil innerhalb der 
Darstellungen von Gender in der zeitgenössischen Kunst. 

Künstler*innen der Gegenwartskunst in Vietnam fordern immer wieder 
gängige gegenderte Stereotype und Zuschreibungen heraus und kritisieren 
damit den heteronormativen Status quo mit seinen patriarchalen Strukturen 
– insbesondere Künstlerinnen, die mit ihrem Kunstschaffen in der vietname-
sischen Gesellschaft noch immer mit einigen Herausforderungen konfron-
tiert werden. Für das vorliegende Buch stehen daher drei Fragekomplexe im 
Fokus, nach denen die Arbeit auch gegliedert ist. Erstens: Wie entstand die 
moderne Kunst in Vietnam und welche Rolle spielte Gender dabei? Zwei-
tens: Wie wurde und wie wird Gender in der Kunst Vietnams reflektiert? Der 
dritte Fragenkomplex umfasst den empirischen Teil dieser Arbeit und enthält 
folgende Fragen: Was bedeuten die sozialen Konstrukte Männlichkeit und 
Weiblichkeit überhaupt? Wie reflektieren zeitgenössische Künstler*innen 
ihre eigene Geschlechtlichkeit und Gender im Allgemeinen? Wie beobachten 
sie gesellschaftliche Debatten zu Gender, welche Standpunkte vertreten sie, 
welche Kritikpunkte führen sie auf? Und wie stehen diese Aussagen letztlich 
in Verbindung zu ihrem Kunstschaffen?

1.1 Aktueller Forschungsstand  
Im Folgenden soll dargelegt werden, welche Forschungsarbeiten für die 
Untersuchung von Gender in der Kunst Vietnams relevant sind17. Es gibt 
keine eigenständigen Forschungsarbeiten, die sich explizit und ausführlich 
mit diesem Thema auseinandersetzen. Bisher wurden jedoch vereinzelte 
Artikel von Autor*innen zum Thema Gender in der Kunst publiziert sowie 
ein Kapitel von Nora Taylor in ihrem vielzitierten Werk „Painters in Hanoi: 
An Ethnography of Vietnamese Art“ (ersterschienen 2004), in welchem sie 
sich mit der Position von Künstlerinnen in Hanoi auseinandersetzt (Taylor 
2009). Sie publizierte auch einen Ausstellungskatalog, in welchem einige 
vietnamesische Gegenwartskünstlerinnen vorgestellt wurden (Taylor 2007). 
Wichtig ist an dieser Stelle auch, den Artikel „Why hasn’t Feminist Art been 
formed in Vietnam“ von Bùi Thị Thanh Mai zu nennen, die die stereoty-
pisierte Darstellungsweise von Frauen in der vietnamesischen Kunst sowie 
die Abwesenheit einer feministischen Kunst in Vietnam kritisiert (Bùi Thị 

17	 Die Forschungsstände zu Männlichkeit(en) und Weiblichkeit(en) in Vietnam befin-
den sich in den Kapiteln 3.1 und 4.1.

22

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



Thanh Mai 2007). Cristina Nualart widmete sich in zwei Artikeln den The-
men Queer Art und feministische zeitgenössische Kunst in Vietnam (Nualart 
2016 u. 2018). Im Allgemeinen ist Nora A. Taylor für die Kunstgeschichte 
in Vietnam mit zahlreichen Publikationen als wichtige Wissenschaftlerin zu 
nennen. In ihrem oben genannten Buch legte sie die Ergebnisse unzähliger 
Interviews mit Künstler*innen in den 90ern dar und rekonstruierte damit 
die Kunst des 20. Jahrhunderts. Taylor publizierte auch danach viele weitere 
relevante Artikel, beispielsweise zur Entstehung der Performance-Kunst, zu 
Künstlerinnen, zu Performancekunst von Künstlerinnen und zum Thema 
Künstler*innen und Mittelschicht.	

Für die Kunstgeschichte der Kolonialzeit sind die Werke der Kunsthis-
torikerin Nadine André-Pallois relevant (André-Pallois 2015), die sich im 
Besonderen der Entstehung der französischen Kunstakademie in Hanoi wid-
mete. Die meisten ihrer Publikationen sind jedoch in französischer Sprache 
verfasst.	

Neben Nora Taylor waren die Forschungsergebnisse von Boi Tran Huynh 
(bzw. später unter dem Namen Boitran Huynh-Beattie) für diese Studie 
sehr relevant (Huynh 2005), da sie der vietnamesischen Kunstgeschichte, 
die einen starken Fokus auf die Geschichte auf den Norden des Landes und 
Hanoi richtete, ein Gegengewicht gibt und vor allem wichtige Erkenntnisse 
zur Kunst zur Zeit der damaligen südvietnamesischen Republik (1955-1975) 
lieferte. Des Weiteren widmete sie sich in ihrer Dissertation auch dem Kunst-
schaffen in vorkolonialer Zeit und dekonstruiert somit das dominante west-
liche Verständnis von Kunst sowie die Datierung des Beginns der Kunst in 
Vietnam auf die koloniale Gründung der ersten Kunstakademie von 1925. 
Weitere wichtige kunsthistorische Werke schuf Nguyễn Quân, der zudem 
selbst Künstler ist und daher direkte Einblicke in die Kunst seiner Zeit liefern 
konnte. Leider wurde sein Werk zur Kunst des 20. Jahrhunderts in Vietnam 
(Nguyễn Quân 2010) bisher nicht ins Englische übersetzt.

Auch die deutsche Künstlerin und Kunstdozentin Veronika Radulo-
vic gewährt mit ihrem 2006 veröffentlichten Buch direkte Einblicke in die 
Kunstszene der 90er Jahre in Hanoi (Radulovic 2006). Obwohl es sich hier-
bei nicht um eine wissenschaftliche Publikation handelt, ist es ein wichtiges 
Zeitdokument in einer Zeit des Umbruchs im Hanoi der 90er Jahre. Zu dieser 
Zeit entstanden alternative Kunstorte, das Land öffnete sich dem Ausland 
und Veronika Radulovic erhielt als Gastdozentin an der Kunstakademie in 
Hanoi auch Einblicke in die Kunstausbildung in Vietnam. 

Für Kapitel 3 und die Frage, was Männlichkeit überhaupt bedeutet, war 
vor allem die 1995 ersterschienene Publikation von Raewyn Connell (Con-

23

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



nell 2015) wichtig, in der sie die Theorie der hegemonialen Männlichkeit 
entwickelte, die als Meilenstein der Männlichkeitsforschung gilt und bis 
heute vielfach rezipiert wird. Eine weitere relevante Arbeit ist Michael Meu-
sers Habilitationsschrift, in der er auf die deutsche Männlichkeitsforschung 
eingeht und Connells Konzept der hegemonialen Männlichkeit mit dem 
Habitusbegriff von Bourdieu verbindet (Meuser 2010). In Kapitel 3 befindet 
sich außerdem ein eigener Forschungsstand, in welchem die Ergebnisse der 
Männlichkeitsforschung in Vietnam dargestellt sind. Für Kapitel 4 nutzte ich 
vor allem Connells Werk zum Konzept der „emphasized femininity“ (Con-
nell 1987). Ergebnisse aus den Gender Studies in Vietnam befinden sich in 
Kapitel 4 ebenfalls in einem eigenen Forschungsstand. 

Eine Analyse von Gender in der Gegenwartskunst trägt zu einem besse-
ren Verständnis der vietnamesischen Gesellschaft bei. Bisher gibt es keine 
eigenständige Forschungsarbeit, die sich dem Thema Gender in der zeitge-
nössischen vietnamesischen Kunst widmet. Stattdessen wurden nur verein-
zelte Artikel oder das oben erwähnte Kapitel in Taylors Buch publiziert, die 
sich insbesondere dem Kunstschaffen von Künstlerinnen widmen. Wissen-
schaftliche Auseinandersetzungen mit dem Thema Männlichkeit(en) in der 
vietnamesischen Kunst gibt es bisher keine und auch queere Positionen wur-
den in der bisherigen Forschungsliteratur zur vietnamesischen Kunst kaum 
berücksichtigt. Dieses Buch soll diese Lücken schließen. 

1.2 Gliederung  des Buches
Wie bereits an voriger Stelle erwähnt, sind in dieser Studie drei Fragestellun-
gen von zentraler Bedeutung, nach denen sich die Arbeit gliedert. 

Zunächst möchte ich in Kapitel 2.1 die Entstehung der modernen Kunst in 
Vietnam beleuchten. Wie entstand die vietnamesische Kunstszene und wel-
che Rolle spielte Gender im Entwicklungsprozess der modernen Kunst in 
Vietnam? Danach widme ich mich in Kapitel 2.2 der Kunst selbst: Wie wurde 
Gender seit Entstehung der modernen Kunst dargestellt? Welche Frauen- und 
Männerbilder wurden in der Kunst vermittelt? 

Auch Kapitel 3 und 4 widmen sich dieser zweiten zentralen Frage nach 
der Darstellungsweise, da ich dort untersuche, wie zeitgenössische Künst-
ler*innen Gender in ihren Kunstwerken darstellen. In diesen zwei Kapiteln 
wird zudem der dritten Fragestellung dieser Studie nachgegangen, die um 
Gender im Allgemeinen kreist: Wie können Männlichkeit(en) und Weiblich-
keit(en) wissenschaftlich erfasst werden? Und was sind ihre Besonderheiten 
im vietnamesischen Kontext? Hierbei interessiert mich neben der Frage, wie 

24

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



Künstler*innen in Vietnam das Thema Gender in ihrer Kunst darstellen, 
auch, wie sie Gender abgesehen von ihrer Kunst reflektieren. Durch ihren 
Beruf und Status als Künstler*innen beobachten sie meines Erachtens gesell-
schaftliche Veränderungen ganz genau. Welche Themen sind für sie relevant 
und welche gesellschaftlichen Ereignisse und Debatten beschäftigen sie? Wie 
reflektieren sie ihren Beruf und die aktuelle Kunstwelt in Vietnam in Bezug 
auf Gender?

Um die oben genannten Fragen zu beantworten, setze ich mich im dritten 
Kapitel zunächst mit dem Thema Männlichkeit(en) auseinander (s. Kap. 3.1). 
Dabei gehe ich zuerst auf die Männlichkeitsforschung ein, um zu verstehen, 
was Männlichkeit überhaupt meint. Hierbei widme ich mich vor allem den 
Forschungsergebnissen von Raewyn Connell, die zum besseren Verständ-
nis von Geschlechtshierarchien das Konzept der hegemonialen Männlich-
keit entwarf. Im Anschluss daran wird näher auf die Männlichkeitsforschung 
in Vietnam eingegangen und untersucht, welcher Themen sie sich bisher 
annahm. Schließlich folgt in den Unterkapiteln 3.2 bis 3.8 der empirische 
Teil, in dem im Einzelnen auf sieben Gegenwartskünstler eingegangen wird, 
die 2019 in Vietnam und in Deutschland interviewt wurden. Wir werden 
sowohl ihre Werke näher betrachten, als auch ihre Ansichten zu Gender ken-
nenlernen.

Das vierte Kapitel setzt sich mit dem Thema Weiblichkeit(en) auseinan-
der. Auch hier gehe ich zunächst (s. Kap. 4.1) auf die Theorie der Women’s 
Studies bzw. Gender Studies ein und nutze insbesondere Connells Konzept 
der betonten Weiblichkeit. Daran anschließend werfe ich einen Blick auf die 
Gender Studies und gebe einen Überblick über relevante Forschungsergeb-
nisse zum Thema Gender in Vietnam, bis ich mich schließlich, wie bereits 
in Kapitel 3, dem empirischen Teil widme (s. Kap. 4.2 bis 4.8). Auch hier 
werden die Ergebnisse aus den Interviews mit den sieben vietnamesischen 
Künstlerinnen dargelegt und ihre Werke und Perspektiven zum Thema Gen-
der analysiert. 

Das fünfte Kapitel bildet den Abschluss. Hier werden die Ergebnisse 
zusammengefasst sowie die Grenzen meiner Forschung beschrieben als auch 
ein Ausblick gegeben.

1.3 Auswahl, Methode und Selbstverständnis
Die 14 zeitgenössischen Künstler*innen, mit denen ich Interviews führen 
durfte, könnten sowohl in ihren Arbeiten als auch in ihren Ansichten zu 
Gender unterschiedlicher nicht sein. Sie eint jedoch, dass sie sich alle der 

25

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



Kunstszene Vietnams zugehörig fühlen, welche eine vergleichsweise kleine 
Gemeinschaft aus Künstler*innen, Kurator*innen, Fördernden und Rezi-
pierenden darstellt. Die meisten der interviewten Künstler*innen studierten 
Kunst an einer der drei Kunsthochschulen in Hanoi, Huế oder HCM-Stadt. 
Andere wiederum haben Kunstpädagogik, Grafikdesign oder Fotografie stu-
diert. Es gab Künstler*innen, die autodidaktisch ihren künstlerischen Wer-
degang begonnen haben, und solche, die über Umwege zur Kunst kamen. 
Einige wenige stammen aus Familien, in denen ein Elternteil Künstler*in 
war. 

Bei der Gliederung der Künstler*innen, die aufgrund der Verschieden-
heit der Kunstwerke sehr schwierig war, nahm ich eine Einteilung nach 
Gender der Künstler*innen vor. Dabei lag mir fern, eine binäre Geschlech-
terordnung zu reproduzieren. Ich wählte diese Einteilung letztlich aus dem 
Grund, da ich die Künstlerinnen zum Thema Weiblichkeit(en) und die Künst-
ler zum Thema Männlichkeit(en) befragt habe und diese zwei Themen, nach 
der Untersuchung wissenschaftlicher Theorien zu Männlichkeit(en) und 
Weiblichkeit(en), getrennt voneinander analysieren wollte. In den Interviews 
wurden auch Fragen zu Gender im Allgemeinen besprochen. Der Grund, 
weshalb Künstlerinnen zum Thema Weiblichkeit(en) und Künstler zum 
Thema Männlichkeit(en) befragt wurden und nicht beispielsweise wechsel-
seitig, liegt darin, dass dadurch ihr eigener Erfahrungshorizont untersucht 
werden sollte. Ich wählte dabei die offene Fragestellung „Was bedeutet es 
für Dich ein Mann/eine Frau zu sein“, zu der mich die Habilitationsschrift 
von Michael Meuser motivierte, worauf ich im Detail in Kapitel 3 eingehe. 
Würde man eine Frau fragen, was Männlichkeit für sie bedeutet, so wäre die 
Antwort eine Fremdzuschreibung oder eine normative Beschreibung. Meine 
Fragestellung zielte auf das In-Worte-fassen der eigenen Geschlechtlichkeit 
ab. Auch hier spielen normative Beschreibungen sicherlich eine Rolle, den-
noch stehen sie stets in Verbindung zum eigenen Erfahrungshorizont und der 
eigenen Identität. As Forschende interessierten mich hier die Erfahrungen 
der jeweiligen Person mit ihrer eigenen Geschlechtlichkeit.

Die Gliederung der Künstler*innen spiegelt ein generelles Problem der 
Gender Studies wider. Will man geschlechtliche Ungleichheit oder Ungleich-
behandlung untersuchen, beispielsweise durch die Frage, warum es in Viet-
nam weniger erfolgreiche Künstlerinnen als Künstler gibt oder weshalb es für 
Künstlerinnen schwieriger ist als für ihre männlichen Kollegen, sich ihrem 
Kunstschaffen zu widmen, ist eine Differenzierung nach Gender unumgäng-
lich. Dies bildet bis heute Konflikte für die Women’s, Gender und Masculi-
nity Studies. Damit soll keineswegs eine normative Zweigeschlechtlichkeit 

26

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams



oder Heteronormativität reproduziert, sondern stattdessen untersucht wer-
den, wie diese Zweigeschlechtlichkeit in Vietnam gesellschaftlich konstru-
iert ist (vgl. Meuser 2010: 110-112). 

Die Auswahl der Künstler*innen für die Interviews erfolgte durch eine 
erste Auswahl vor Ort in Vietnam. Hierzu hielt ich mich 2019 von Mitte Feb-
ruar bis Ende April in HCM-Stadt, im Mai in Huế in Zentralvietnam und von 
Juni bis Juli in der Hauptstadt Hanoi auf. Vor Ort kontaktierte ich die Künst-
ler*innen über Facebook, die mich in den meisten Fällen zu sich nach Hause 
einluden. Đỗ Tuấn Anh, Tuấn Mami und Nguyễn Phương Linh waren mir 
bereits durch einen vorherigen Aufenthalt in Vietnam bekannt. Zwei Künst-
ler*innen interviewte ich in Deutschland. Sieben der 14 Künstler*innen 
interviewte ich direkt beim ersten Treffen. Die Auswahl der Künstler*innen 
erfolgte aufgrund ihres Kunstschaffens: Ich kontaktierte jene Künstler*in-
nen, die bereits Werke zum Thema Gender geschaffen hatten. Ich kontak-
tierte auch zwei Kunstschaffende queerer Kunst (also Kunst, welche die 
Sichtbarkeit und Gleichberechtigung nicht-heteronormativer Lebensweisen 
fördert), doch leider erhielt ich keine Antwort oder eine Absage. Ich hätte 
gerne queeres Kunstschaffen in den empirischen Teil der Arbeit integriert. 
Stattdessen werde ich auf queere Kunst im theoretischen Teil, in Kapitel 2.2, 
eingehen. 

Die Problematik meiner Person als weiße Forscherin in einem Forschungs-
kontext, in dem Gender das Hauptaugenmerk darstellt, erkenne ich an. Mir 
ist bewusst, als Europäerin von rassistischen Verhältnissen in Vietnam zu 
profitieren, was durchaus zur Verzerrung bei Antworten in den Interviews 
geführt haben könnte. Außerdem ist mir bewusst, dass insbesondere in den 
Interviews mit den Künstlern die Beantwortung meiner Fragen eine gewisse 
Befangenheit und damit eine Verzerrung schafft aufgrund der Annahme, 
dass ich als weiße Frau Feministin sei. Das Bewusstsein darüber versuche 
ich mit einer kritischen Analyse zu begegnen. In den Gesprächen mit den 
Künstlerinnen wurde mir eher meine Identität als Nicht-Vietnamesin deutlich 
gemacht, während die Gesprächssituation von Frau zu Frau eher Nähe schuf. 

Die ursprüngliche Idee lag darin, leitfadenorientierte Interviews zu 
führen. Während ich bereits wusste, dass ich Fragen zum Werdegang der 
Künstler*innen und zu ihren Kunstwerken stellen wollte, wusste ich nicht 
genau, wie ich das Gender thematisieren sollte. Ich sehe Künstler*innen als 
eine gesellschaftliche Gruppe an, die sich intensiv mit der Gesellschaft um 
sie herum auseinandersetzen und in ihrer Kunst intellektuelle Standpunkte 
herausarbeiten. Daher verdeutlichen Kunstwerke, in denen Gender thema-
tisiert wird, meines Erachtens auch konkrete Kritikpunkte oder Reflexio-

27

Einleitung – Gender und Kunst im heutigen Vietnam



nen über die Gesellschaft. Beim Lesen von Michael Meusers überarbeiteter 
Habilitationsschrift „Geschlecht und Männlichkeit“ erkannte ich, dass seine 
offene Fragestellung Interviewpartnern gegenüber wie „Was heißt es oder 
was bedeutet es für Sie/Euch, ein Mann zu sein?“ auch für meine Forschung 
relevant ist. Denn dadurch kann man erfahren, welche Themen bzgl. ihrem 
Gender Personen am meisten beschäftigen. Meuser erklärt: 

„Männer haben schon immer gewußt, was ein ‚ganzer Kerl‘ ist, wer dazugehört 
und wer nicht, woran man seinesgleichen erkennt, ob jemand ein Mann ist oder 
eine ‚Memme‘. Nur, wenn man Männer auffordert zu beschreiben, was Männ-
lichkeit ist, stellt man sie vor große Schwierigkeiten. Sie können das, was sie 
darüber wissen, in der Regel nicht benennen“ (Meuser 2010: 142).

Die offene Fragestellung führt aufgrund ihrer inhaltlichen Unbestimmtheit 
dazu, dass die Interviewten selbst einen thematischen Schwerpunkt setzen.18 
Das erste Thema, das aufkommt, könne so bereits Aufschluss darüber geben, 
„worauf die männliche Orientierung jeweils fokussiert ist“ (Meuser 2010: 
192). Ich wollte diese Frage jedoch auch auf die Künstlerinnen erweitern, 
denn auch „Weiblichkeit“ ist ein weites Feld, das verschiedene Definitionen 
und Interpretationen zulässt. 	

Der Aufbau der einzelnen Leitfäden aller geführten Interviews war stets 
ähnlich. Zuerst stellte ich allgemeine Fragen zum Werdegang der Künst-
ler*innen. Im Anschluss daran stellte ich Fragen zu Kunstwerken, die meines 
Erachtens relevant für meine Forschung waren bzw. welche sich unter ande-
rem mit Genderthematiken auseinandersetzte. Dann stellte ich die offene 
Frage zu Weiblichkeit bzw. zu Männlichkeit. Anschließend stellte ich Fragen 
zu Gender in der Kunst und zu Gender in Vietnam. 

Eine Besonderheit dieser Studie soll sein, dass die Transkriptionen so 
reduziert wurden, dass alle verwendeten Inhalte aus ihnen in übersetzter und 
originaler Fassung im Anhang stehen. Denn beim Lesen englischsprachiger 
kunsthistorischer Arbeiten zu Vietnam fiel mir der Mangel an Direktzitaten 
auf. Stattdessen war oftmals nur durch Fußnoten auf jeweilige Gespräche 
oder Interviews hingewiesen. Entgegen dieser Tendenz dokumentiere ich 
vor allem direkte Zitate als auch paraphrasierte Zitate der Künstler*innen im 
Sinne größtmöglicher Transparenz. Daher kürzte ich die Transkriptionen auf 
die relevanten Stellen, die im Anhang nachschlagbar sind und von mir vom 
Vietnamesischen ins Deutsche übersetzt wurden.

18	 In Meusers Forschung handelt es sich zudem um Gruppendiskussionen, die dann zu 
einer ganz eigenen Dynamik führen.

28

Gender in der zeitgenössischen Kunst Vietnams


